
176

Łukasz Mirocha

Prawo małżeńskie Izraela
Israeli matrimonial law

Abstract

This paper aims to present the foundations of Israel’s matrimonial law and critically evaluate them. 
The regulations commented on stand out from the legal systems of other countries of the Western 
civilisation, in that it does not provide for the institution of a civil marriage. Israel only recognises 
religious marriages entered into by citizens in 14 religious associations. Such a model contradicts 
regulations of international law on the right to marry and found a family, and is particularly 
problematic for non-denominational, single-sex or mixed-faith couples. In order to mitigate the 
negative effects of the regulations, Israeli case law has decided to recognise marriages entered into 
outside Israel, which is sometimes used as a means of circumventing the current legislation. The 
case law also protects the rights of cohabiting couples. Israel has also introduced the institution 
of civil partnerships, which, however, does not solve the problem of discrimination against non-
religious people in terms of their access to marriage. According to the author of the paper, Israeli 
matrimonial law cannot be seen as an example of privatising the institution of marriage because 
of the fact that the links between religion and the state run too deep. The paper applies a formal-
dogmatic and a legal-historical method. The content of the legislation, the views of the doctrine 
and, to a lesser extent, the case law are presented.

Keywords: family law, matrimonial law, religious law, marriage, Israel

Streszczenie

Artykuł ma na celu prezentację podstaw prawa małżeńskiego Izraela oraz ich krytyczną ocenę. 
Komentowana regulacja wyróżnia się na tle systemów prawnych innych krajów zachodniego kręgu 
kulturowego z uwagi na to, że nie przewidziano w niej instytucji małżeństwa cywilnego. Izrael 
uznaje jedynie małżeństwa religijne zawarte przez obywateli w 14 związkach wyznaniowych. 
Taki model stoi w sprzeczności z regulacjami prawa międzynarodowego dotyczącymi prawa do 
rodziny i małżeństwa, jest szczególnie problematyczny dla bezwyznaniowców, par jednopłciowych

Dr Łukasz Mirocha, adwokat, Uniwersytet Pomorski w Słupsku, Polska, ORCID: 0000-0002-1498-
2960, e-mail: lukasz.mirocha@upsl.edu.pl
Data zgłoszenia tekstu przez autora: 1.08.2023 r.; data zaakceptowania do publikacji: 8.01.2025 r.

PRAWO W DZIAŁANIU� s. 176–195	
SPRAWY CYWILNE  
64/2025 
DOI: 10.32041/pwd.6406



Prawo małżeńskie Izraela 177

oraz par mieszanych wyznaniowo. W celu łagodzenia negatywnych skutków regulacji izraelskie 
orzecznictwo sądowe przesądziło o uznawaniu związków małżeńskich zawieranych poza Izraelem, 
co bywa wykorzystywane jako sposób obchodzenia obowiązujących przepisów. Orzecznictwo chroni 
również prawa par kohabitujących. W Izraelu wprowadzono także instytucję związków partnerskich, 
co jednak nie rozwiązuje problemu dyskryminacji osób bezwyznaniowych na płaszczyźnie dostępu 
do małżeństwa. Według autora izraelskie prawo małżeńskie nie może być traktowane jako przykład 
prywatyzacji instytucji małżeństwa z uwagi na zbyt głębokie związki religii oraz państwa.  
W artykule zastosowano metodę formalno-dogmatyczną oraz historycznoprawną. Prezentowana 
jest treść przepisów, poglądy doktryny oraz w mniejszym stopniu orzecznictwo.

Słowa kluczowe: prawo rodzinne, prawo małżeńskie, prawo religijne, małżeństwo, Izrael



Łukasz Mirocha178

1. Wprowadzenie

W XIX stuleciu w ramach prawa rodzinnego wyklarowały się trzy modelowe po-
dejścia do instytucji małżeństwa. Niektóre państwa przyjęły model małżeństwa 
świeckiego – instytucja ta była traktowana jako cywilnoprawna umowa zawie‑ 
rana z udziałem przedstawiciela państwa i w ten sposób (ewentualnie) rozwiązywana. 
W innych państwach zachowano model małżeństwa wyznaniowego, co polegało 
na tym, że zasady wstępowania w związek, samo wstąpienie i jego rozwiązanie 
regulowały przepisy związków wyznaniowych. Z uwagi na pluralizm wyznaniowy 
wiązało się to często z obowiązywaniem w sprawach małżeńskich na terytorium 
jednego państwa kilku różnych systemów prawnych. Kolejny model regulacji anali-
zowanej instytucji stanowił połączenie powyższych. W ramach modelu mieszanego 
małżeństwo mogło mieć charakter umowy cywilnej, ale do jego zawarcia dochodziło 
przed urzędnikiem państwowym lub przedstawicielem wyznania, przy czym w tym 
drugim przypadku zawarcie związku było uznawane przez państwo1. Współcześ‑ 
nie, przynajmniej w zachodnim kręgu kulturowym, zasadą jest możliwość zawarcia 
przez zainteresowanych małżeństwa cywilnego (na podstawie przepisów świec-
kich, przed przedstawicielem państwa), ewentualnie równoległe funkcjonowanie 
systemu świeckiego i religijnego. Wyjątkiem od powyższej zasady jest nadal prawo 
małżeńskie Izraela, które formalnie dopuszcza wyłącznie religijną formę zawarcia 
związku małżeńskiego2.

Prima facie model przyjęty przez Izrael przypomina obecny w polskim systemie 
prawnym tzw. ślub konkordatowy, tj. zawarty przed duchownym, a wywołujący 
również skutki małżeństwa cywilnego3. Różnica między tymi dwoma rozwiązaniami 
tkwi jednak w tym, że polski system prawny przewiduje instytucję małżeństwa 
cywilnego (art. 1 § 1 k.r.o.), a jedynie umożliwia jego zawarcie przed duchownym, 
jednocześnie z zawieraniem małżeństwa religijnego (art. 1 § 2 k.r.o.). Z kolei prawo 
Izraela nie przewiduje małżeństwa cywilnego, a jedynie uznaje związki zawierane 
zgodnie z regułami związku wyznaniowego.

Niniejsze opracowanie poświęcone jest prawu małżeńskiemu Izraela. Przedstawia 
genezę obowiązujących współcześnie regulacji państwowych w tym zakresie, zarys 
tych regulacji oraz problemy związane z przyjętym przez prawodawcę modelem 
podejścia do instytucji małżeństwa. Istotna część pracy poświęcona jest treści prawa 
religijnego dominującego w Izraelu wyznania mojżeszowego w odniesieniu do 
instytucji małżeństwa.

1   K. Sójka-Zielińska, Historia prawa, Warszawa 1995, s. 258–259.
2   M. Kałczewiak, Izraelskie prawo małżeńskie. Wybrane zagadnienia, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 
2012/4, s. 87.
3   Artykuł 1 § 2 ustawy z 25.02.1964 r. – Kodeks rodzinny i opiekuńczy (tekst jedn.: Dz.U. z 2023 r. poz. 2809 
ze zm.; dalej k.r.o.) stanowi: „Małżeństwo zostaje również zawarte, gdy mężczyzna i kobieta zawierający 
związek małżeński podlegający prawu wewnętrznemu kościoła albo innego związku wyznaniowego w obec-
ności duchownego oświadczą wolę jednoczesnego zawarcia małżeństwa podlegającego prawu polskiemu 
i kierownik urzędu stanu cywilnego następnie sporządzi akt małżeństwa. Gdy zostaną spełnione powyższe 
przesłanki, małżeństwo uważa się za zawarte w chwili złożenia oświadczenia woli w obecności duchownego”.



Prawo małżeńskie Izraela 179

2. Uwagi historyczne

Genezy prawa religijnego regulującego instytucję małżeństwa wyznawców judaizmu 
należy doszukiwać się w księgach Starego Testamentu4. Z kolei korzenie obecnie 
obowiązujących w Izraelu regulacji państwowych, na mocy których małżeństwo jest 
przedmiotem prawa religijnego, nie sięgają tak daleko wstecz i nie mają judaistycz‑ 
nej proweniencji. Należy ich poszukiwać w prawie Imperium Osmańskiego, które 
do okresu po I wojnie światowej obowiązywało na terytorium dzisiejszego Izraela, 
a jego zręby zostały następnie zaadoptowane przez zarządzających tymi ziemiami 
Brytyjczyków. Osmańskie podejście do problemu opierało się na zasadzie kolek-
tywnie pojmowanej wolności religijnej, w myśl której każde z uznanych przez pań-
stwo wyznań dysponowało własnym systemem prawnym w sprawach małżeńskich  
oraz własną strukturą sądowniczą. Gminy wyznaniowe nazywane były milletami, 
stąd podejście to określa się mianem systemu milletów5.

Brytyjczycy zarządzający na mocy postanowienia Ligi Narodów Mandatem 
Palestyny zdecydowali się utrzymać osmański system milletów. Próbę uporząd-
kowania stanu prawnego stanowił traktowany jako quasi-konstytucja Mandatu 
– Palestine Order in Council z 1922 r. (dalej POiC)6. Akt ten odwoływał się do norm 
prawnych o charakterze generalnym, obowiązujących wszystkich, ale posługiwał 
się też łącznikiem personalnym, uzależniając wybór prawa oraz podległość jurys-
dykcji sądów religijnych od przynależności wyznaniowej. Stosowanie do art. 51 
tego aktu sprawy dotyczące statusu personalnego, tj. m.in. małżeństwa i rozwodu, 
alimentów, uznania i adopcji dziecka, podlegały jurysdykcji sądów wspólnot religij‑ 
nych. Kolejne przepisy POiC regulowały zakres kompetencji sądów poszcze-
gólnych wyznań (wyłączna jurysdykcja w sprawach małżeństwa i rozwodu), 
w przypadku systemu muzułmańskiego zastrzegając wprost prawo odwołania 
od wyroku kadiego do Muzułmańskiego Sądu Apelacyjnego (art. 52). Przesądzona 
została również wykonalność wyroków sądów religijnych (art. 56). Co istotne, 
niezależnie od systemu sądów religijnych funkcjonował system sądów świec-
kich, któremu w sprawach statusu personalnego wymienionych w art. 51 POiC 
podlegały osoby nieprzynależące do żadnego z wyznań (art. 47)7. Pierwotnie 
POiC nie formułował listy wyznań, do których odnosił się, nadając kompeten-
cje w zakresie jurysdykcji. Lista taka została utworzona w 1939 r. i wymieniała 
9 denominacji chrześcijańskich oraz wspólnotę judaistyczną. Wspólnota muzuł-
mańska nie była wymieniona, ale POiC wprost się do niej odnosił i wyroki sądów 

4   Por. B.W. Matysiak, Małżeństwo i rodzina w kulturze starożytnego Izraela, „Studia Elbląskie” 2012/13,  
s. 133 i n. Prawo religijne judaizmu będzie przedmiotem dalszej części pracy – por. pkt 6.
5   G. Amir, Constitutional Regulation of Civil Marriage in Israel, „Конституційно-Правові Академічні Студії” 
2022/1, s. 7–8, https://doi.org/10.24144/2663-5399.2022.1.01 (dostęp: 21.07.2023 r.); A. Miller, The Policing 
of Religious Marriage Prohibitions in Israel: Religion, State, and Information Technology, „John Marshall Journal 
of Information Technology & Privacy Law” 2014/31(1), s. 24.
6   https://ecf.org.il/media_items/1468 (dostęp: 21.07.2023 r.). Zob. M. Kałczewiak, Izraelskie…, s. 92–93;  
J. Laufer, Marital Law in Transition: The Problem in Israel, „Buffalo Law Review” 1960/9(2), s. 322.
7   Por. G. Amir, Constitutional…, s. 8.



Łukasz Mirocha180

muzułmańskich były uznawane przez władze8. Podległość sądom wspólnoty ju-
daistycznej była uzależniona od przynależności do organizacji Knesset Israel (nie 
należy jej mylić z ciałem prawodawczym późniejszego państwa Izrael), a zatem  
dobrowolna.

Kształt opisanej regulacji powodował liczne problemy. Poza zakresem regulacji 
mogły pozostawać osoby nieprzynależące do żadnego z uznawanych wyznań (np. 
protestanci czy osoby bezwyznaniowe) lub nawet wyznawcy judaizmu niebędący 
członkami Knesset Israel (ze względu na utratę zdolności tej organizacji do rejestracji 
zainteresowanych czy na skutek własnej decyzji). Problem ten nasilał się wraz 
z napływem imigrantów do Palestyny, byli to np. bezwyznaniowcy o żydowskich 
korzeniach (zwłaszcza z terenów Związku Socjalistycznych Republik Radzieckich)9. 
Ujawnił się dodatkowo problem osób zmieniających wyznanie – rozporządzenie 
władz Mandatu Palestyny z 1927 r. odnosiło się do możliwości przeniesienia osoby 
do innej wspólnoty religijnej, co skutkowało zmianą właściwości sądu, któremu 
konwertyta podlegał, jednak nie rozwiązywało kwestii całkowitego porzucenia 
wyznania10.

Jeszcze w okresie Brytyjskiego Mandatu Palestyny pojawiły się sprzeczności mię-
dzy powszechnie obowiązującymi przepisami świeckimi a regulacjami religijnymi. 
Wspomnieć warto o dwóch aspektach tego zjawiska. Prawo religijne judaizmu (przy-
najmniej niektórych odłamów) oraz prawo muzułmańskie dopuszczało wielożeń-
stwo, tymczasem w 1936 r. władze Mandatu wprowadziły Criminal Code Ordinance11, 
którego przepisy pozwalały na nałożenie kary 5 lat pozbawienia wolności za bigamię  
(§ 181). Przepisy zostały sformułowane w ten sposób, że do przestępstwa dochodziło, 
jeśli drugie małżeństwo było nieważne z punktu widzenia prawa religijnego12. Żydzi 
sefardyjscy (pierwotnie zasiedlający Półwysep Iberyjski) podlegali w tym zakresie 
ograniczeniom kontraktowym przyjmowanym przy zawieraniu pierwszego mał-
żeństwa, ale drugie małżeństwo było ważne. Żydzi aszkenazyjscy (zamieszkujący 
uprzednio Europę Wschodnią) uznawali drugie małżeństwo za unieważnialne, ale 
nie nieważne. Mizrachijczyków (Żydów zamieszkujących kraje arabskie) nie wiązały 
ograniczenia w zakresie wielożeństwa13. W odniesieniu do kwestii zakazu bigamii 
wśród Żydów różnego pochodzenia etnicznego rozstrzygający jest ich stosunek do 
zakazu bigamii ustanowionego przez rabina Gershoma w XI w. (kwestia ta jest sporna 
i będzie przedmiotem rozważań dotyczących prawa religijnego w pkt 6 niniejszego 
opracowania). W 1947 r., jeszcze przed proklamowaniem państwa Izrael, władze 

8   G. Amir, Constitutional…, s. 8.
9   Por. K.C. Yefet, Israeli Family Law as a Civil-Religious Hybrid: a Cautionary Tale of Fatal Attraction, „University 
of Illinois Law Review” 2016/4, s. 1510.
10   J. Laufer, Marital…, s. 323.
11   Criminal Code Ordinance z 1936 r., https://fada.birzeit.edu/handle/20.500.11889/7276 (dostęp: 21.07.2023 r.).
12   „Provided that it is a good defence to a charge brought under this section to prove: (…) (c) that the law governing 
personal status of the husband both at the date of the first and at the date of the subsequent marriage allowed him 
to have more than one wife”.
13   E. Westreich, A. Westreich, Jewish law: Marriage, [w:] Routledge Handbook of Religious Laws, red. S. Ferrari, 
R. Bottoni, Abingdon 2019, s. 15–16, https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=3769234 
(dostęp: 21.07.2023 r.).



Prawo małżeńskie Izraela 181

Mandatu Palestyny zmieniły regulację w ten sposób, że drugie małżeństwo podlega‑ 
ło penalizacji, nawet jeśli było ważne w myśl przepisów religijnych, chyba że zostało 
zawarte za zgodą rabinów14.

Inną płaszczyzną konfliktu prawa świeckiego oraz religijnego była kwestia mini-
malnego wieku nupturientów. Criminal Code Ordinance z 1936 r. (akt będący podstawą 
opisanego wyżej zakazu bigamii) wprowadzał zakaz współżycia z żoną poniżej  
15. roku życia (§ 156), tymczasem prawo religijne judaizmu dopuszczało małżeństwo 
po ukończeniu 12 lat przez kobietę i 13 przez mężczyznę15. Na mocy ustanowio‑ 
nego już po powstaniu państwa Izrael Marriage Age Act z 1950 r. ustalono minimalny 
wiek wyjścia kobiety za mąż na 17 lat, a w 1998 r. objęto tym limitem również męż-
czyzn16. W 2013 r. podwyższono minimalny wiek wymagany do zawarcia małżeństwa 
do 18 lat17.

3. Prawo małżeńskie państwa Izrael

Po utworzeniu państwa Izrael jego władze stanęły przed problemem regulacji 
zagadnień prawa małżeńskiego. Społeczeństwo nowopowstałego państwa było 
spluralizowane pod względem wyznaniowym i etnicznym. Wewnątrz poszcze-
gólnych wyznań funkcjonowały różne frakcje – reformistyczne, umiarkowane, 
konserwatywne. Na ten konglomerat nakładał się dysonans zwolenników świeckiej 
wizji państwa oraz proponentów jego wyznaniowego kształtu. Podziały dopro-
wadziły do tego, że niemożliwe było uchwalenie konstytucji w formie jednolite-
go dokumentu, przyjęto więc – zgodnie z propozycją członka Knessetu Yizhara 
Harariego – metodę ustanawiania odrębnych rozdziałów-praw podstawowych18. Ze 
względu na powyższe okoliczności zapadła również decyzja o utrzymaniu w mocy 
obowiązujących dotychczas regulacji w zakresie prawa małżeńskiego, o ile nie 
będą one stały w sprzeczności z nowoustanawianymi przepisami19. Oznaczało to, 
że kwestie zawarcia małżeństwa i jego rozwiązania podlegać miały nadal prawu 
religijnemu zainteresowanych.

Obowiązujące uprzednio przepisy dotknięte były opisanym wyżej problemem 
m.in. stosowalności względem żydowskich imigrantów nieprzynależących do 
Knesset Israel. W 1953 r. izraelski ustawodawca zdecydował się częściowo roz-
wiązać ten problem. W akcie Rabbinical Courts Jurisdiction (Marriage and Divorce) 

14   J. Laufer, Marital…, s. 335.
15   J. Laufer, Marital…, s. 335; B.W. Matysiak, Małżeństwo…, s. 146.
16   Y. Merin, The Right to Family Life and Civil Marriage under International Law and its Implementation in the 
State of Israel, „Boston College International & Comparative Law Review” 2005/28, s. 47–48.
17   R. Levush, Israel: Minimum Marriage Age Raised to 18, https://www.loc.gov/item/global-legal-moni-
tor/2013-11-12/israel-minimum-marriage-age-raised-to-18/ (dostęp: 24.07.2023 r.).
18   M. Kałczewiak, Izraelskie…, s. 90; G. Amir, Constitutional…, s. 10.
19   G. Amir, Constitutional…, s. 9. Wynikało to z art. 11 Law and Administration Ordinance No. 1 of 5708-1948: 
„The law which existed in Palestine on the 5th Iyar, 5708 (14th May, 1948) shall remain in force, insofar as there 
is nothing therein repugnant to this Ordinance or to the other laws which may be enacted by or on behalf of  
the Provisional Council of State, and subject to such modifications as may result from the establishment of the State 
and its authorities”.



Łukasz Mirocha182

Law No. 64 (5713-1953) posłużył się sformułowaniem „Jews in Israel”, przez co 
podległość wyznawców judaizmu w Izraelu sądom religijnym przestała zależeć 
od woli zainteresowanego20.

Na początku lat 60. XX w. ustanowiono analogiczne ustawy dla druzów oraz 
muzułmanów, ale w odniesieniu do wspólnot chrześcijańskich w mocy pozostały 
regulacje z okresu Mandatu Palestyny21. Stosownie do Qadis Law No. 50 (5721-1961), 
odnoszącego się do sądów wspólnoty muzułmańskiej, kadi, czyli muzułmański 
sędzia, mianowany jest przez prezydenta Izraela na wniosek komitetu, w skład 
którego wchodzi 9 członków, w tym co najmniej 5 muzułmanów (2 sędziów, 2 muzuł-
mańskich członków Knessetu, 1 muzułmański adwokat). W 2017 r. po raz pierwszy 
kobieta – Hana Mansour-Khatib – została wybrana na sędziego muzułmańskiego 
sądu22; umożliwienie kobiecie zajęcia tego stanowiska było blokowane ze strony 
przedstawicieli ultraortodoksyjnego judaizmu – ministra zdrowia Yaakova Litzmana 
i ministra spraw religijnych Davida Azoulaya23. W przypadku żydów, muzułma‑ 
nów i druzów na wybór sędziów ma wpływ państwo, jedynie wspólnoty chrześci-
jańskie posiadają w tym zakresie autonomię24.

W 1951 r. dokonano zmiany prawa karnego, która miała na celu ostateczne wy-
eliminowanie związków poligamicznych25. Na mocy art. 8 Women’s Equal Rights 
No. 69 (5711-1951) z § 181 Criminal Code Ordinance usunięto kontratyp w postaci 
zgodności kolejnego małżeństwa z prawem religijnym, któremu podlega mąż26. 
Wydaje się, że regulacja ta nie wnosiła niczego nowego względem zmiany z 1947 r. 
Imigracja na tereny Mandatu Palestyny, a następnie do Izraela, czyniła bigamię 
istotnym problemem praktycznym, przy czym niekoniecznie chodziło o sytuacje 
osób intencjonalnie pozostających w pożyciu z dwoma kobietami jednocześnie, lecz 
również o rozstrzyganie, czy poprzednio zawarte małżeństwa, np. jeszcze w krajach 
pochodzenia imigrantów, są ważne. Przykładowo sprawa Hershenhorn przeciwko 
Prokuratorowi Generalnemu (The Attorney General) dotyczyła Żyda, który zawarł 
związek małżeński zgodnie z obrządkiem religijnym w Rosji Radzieckiej, a po imi-
gracji do Izraela zawarł drugie małżeństwo religijne z inną kobietą. Według prawa 
radzieckiego pierwsze małżeństwo było nieważne, ale według prawa religijnego 
owszem. Sąd Najwyższy Izraela uznał, że w czasie zawierania pierwszego małżeństwa 

20   G. Amir, Constitutional…, s. 10. Artykuł 1 tego aktu stanowił: „Matters of marriage and divorce of Jews in 
Israel, being nationals or residents of the State, shall be under exclusive jurisdiction of rabbinical courts”. Artykuł 2 
stanowił: „Marriages and divorces of Jews shall be performed in Israel in accordance with Jewish religious law”.
21   M. Kałczewiak, Izraelskie…, s. 94; G. Amir, Constitutional…, s. 11.
22   Karin Carmit Yefet zwraca uwagę, że ze względu na wpływ państwa na sądownictwo muzułmańskie 
stosowana przez nie w Izraelu interpretacja prawa islamskiego w relacjach rodzinnych ma tradycjonal-
ny, patriarchalny i godzący w prawa kobiet wymiar, co stoi w kontraście z prawem islamskim krajów, 
w których islam jest religią dominującą, ale które uległy częściowej westernizacji i feminizacji; K.C. Yefet, 
Israeli…, s. 1518 i n.
23   Israel: First Female Judge Selected for Muslim Religious Court, https://www.loc.gov/item/global-legal-mo-
nitor/2017-04-27/israel-first-female-judge-selected-for-muslim-religious-court/ (dostęp: 22.07.2023 r.).
24   A. Miller, The Policing…, s. 24.
25   J. Laufer, Marital…, s. 335.
26   Por. przypis 12.



Prawo małżeńskie Izraela 183

prawem właściwym było prawo radzieckie, co czyniło to małżeństwo nieważnym. 
Oskarżony został uniewinniony od zarzutu bigamii27.

Obowiązujący w Izraelu kodeks Penal Law (5737-1977) poświęca problemowi 
poligamii art. 8 rozdziału 8 (Przestępstwa przeciwko porządkowi politycznemu 
i społecznemu). Artykuł składa się z dziewięciu przepisów i chociaż statuuje zakaz 
bigamii, przewidując karę 5 lat więzienia, reguluje on nadal wyłączenia, m.in. w sy-
tuacji gdy drugie małżeństwo zostało zawarte za zgodą udzieloną prawomocnym 
wyrokiem sądu rabinackiego (§ 179)28 albo innego kompetentnego organu (§ 180)29.

Pomimo zmian prawnych mających na celu wyeliminowanie bigamii problem nie 
ma charakteru wyłącznie historycznego. Elimelech Westreich i Avishalom Westreich 
komentują wyrok sądu rabinackiego z 2011 r. zezwalający mężczyźnie pochodzenia 
jemeńskiego na poślubienie drugiej żony w sytuacji, gdy pierwsza pomimo 26-letniego 
pożycia i podejmowanych prób leczenia bezpłodności nie wydała potomstwa. Wyrok 
zyskał aprobatę Shlomo Moshe Amara, ówczesnego najwyższego rabina sefardyjskie-
go i prezydenta Wielkiego Sądu Rabinackiego (the Great Rabbinical Court). Następca 
Amara, Yitzhak Yosef, potępił z kolei bigamię, zwracając krytycznie uwagę na zjawisko 
zawierania prywatnych małżeństw religijnych, mających na celu obchodzenie prawa30.

Istotną zmianę na płaszczyźnie prawa małżeńskiego w Izraelu przyniosło 
orzeczenie Sądu Najwyższego w sprawie Funk-Schlesinger przeciwko Ministrowi  
Spraw Wewnętrznych (Minister of Interior) z 1963 r., HCJ 143/62. Stan faktyczny spra-
wy wyglądał w ten sposób, że powódka – Belgijka będąca chrześcijanką – poślubiła 
na Cyprze wyznawcę judaizmu, obywatela Izraela. Małżeństwo zostało wpisane 
przez belgijskiego konsula do paszportu powódki, jednak po przyjeździe do Izraela 
powódce odmówiono przyznania wizy umożliwiającej stały pobyt i wpisu do rejestru 
mieszkańców (Inhabitants Registry), kwestionując skuteczność zawartego małżeństwa. 
Sąd Najwyższy przyjął, że rolą urzędnika dokonującego rejestracji nie jest bada-
nie ważności małżeństwa, bowiem nie pełni on funkcji sądowych, a jedynie zbiera  
dane dla potrzeb statystycznych. Urzędnik nie może kwestionować przedłożonych 
mu dokumentów (aktu małżeństwa), które zostały wystawione przez kompetentne 
organy innego państwa31. Orzeczenie w komentowanej sprawie otworzyło drogę do 
rejestracji w Izraelu małżeństw zawieranych za granicą32.

27   J. Laufer, Marital…, s. 345.
28   „If the Law applicable to a new marriage is Jewish religious law, then a person shall not be convicted of an offense 
under section 176 if the new marriage was contracted after permission to marry was given by the final judgment 
of a Rabbinical Tribunal, and if the judgment was confirmed by the President of the Rabbinical Grand Tribunal”.
29   Y. Merin, The Right…, s. 50.
30   E. Westreich, A. Westreich, Jewish…, [w:] Routledge…, s. 18–19. Wyprzedzając rozważania dotyczące 
prawa religijnego judaizmu, wskazać trzeba, że na mocy rozporządzenia najwyższego rabina Izraela, 
tzw. Jerusalem Ban z 1950 r., małżeństwa żydowskie miały być zawierane z udziałem rabina, co wyklu-
czało ich zawieranie prywatnie; akt dotyczył również zakazu małżeństw bigamicznych między Żydami 
niezależnie od pochodzenia etnicznego, czyli rozciągał obowiązywanie zakazu rabina Gershoma z XI w. 
Por. A. Miller, The Policing…, s. 27.
31   M. Kałczewiak, Izraelskie…, s. 99; G. Amir, Constitutional…, s. 11.
32   Dotyczy to również żydowskich małżeństw religijnych zawieranych za granicą, które mogły być nie-
zgodne z formą wymaganą przez rabinat Izraela, a więc w razie ich zawarcia na terytorium tego państwa 
byłyby nieważne. Por. K. DaDon, Role of the Wife in the Jewish Marriage in Old Testament Scripture, in Jewish 



Łukasz Mirocha184

Powyższe orzeczenie pozostawało otwartym problem rozwiązania małżeństw 
świeckich zawartych poza granicami Izraela, ale uznawanych w tym państwie. 
Sądy rabinackie nie uznawały ważności takich małżeństw, zatem mogły jedy‑ 
nie stwierdzać, że małżonkowie nie tworzą małżeństwa, jednak dotyczyło to jedynie 
sfery religijnej. Na mocy wyroku Sądu Najwyższego z 2006 r. w sprawie Jane Doe 
przeciwko Regionalnemu Sądowi Rabinackiemu dla Tel Avivu-Jaffy, HCJ 2232/02, 
sądy religijne zostały zobligowane do rozwiązywania małżeństw zagranicznych 
zawartych w formie cywilnej. Wcześniej Wielki Sąd Rabinacki dopuścił odstępstwa 
w procedurze rozwodu pary poślubionej w świeckiej formie za granicą względem 
prawa religijnego (np. brak zgody drugiej strony na rozwód)33. 

Państwo Izrael prowadzi rejestry stanu cywilnego, których zawartość dostępna 
jest przedstawicielom wspólnot religijnych m.in. na potrzeby badania przeszkód 
małżeńskich. Ma to szczególne znaczenie w kontekście małżeństw zawieranych 
zgodnie z judaistycznym prawem religijnym ze względu na instytucję mamzer, czy-
li osoby zrodzonej ze związku pozamałżeńskiego. Osoba taka nie może poślubić 
skutecznie wyznawcy judaizmu i zakaz ten przenoszony jest na kolejne pokole‑ 
nia, skąd sprawdzenie w rejestrach możliwości zawarcia przez nią małżeństwa 
dotyczy również pokoleń wstecz34.

4. Problemy związane z obowiązującą regulacją

Obecnie Izrael uznaje religijne małżeństwa zawarte w ramach 14 wspólnot religijnych: 
żydowskiej, muzułmańskiej, druzyjskiej, bahaickiej oraz 10 denominacji chrześci-
jańskich35. Taki stan rzeczy rodzi problem zawarcia na terenie Izraela małżeństwa 
przez bezwyznaniowców, pary mieszane wyznaniowo (w zależności od wyznania 
zainteresowanych), osób, które przynależą do uznawanych wspólnot religijnych, ale 
nie godzą się na zawarcie małżeństwa religijnego z różnych powodów, np. ze względu 
na podejście wspólnoty do określonych spraw, homoseksualistów, wyznawców religii, 
które nie cieszą się w Izraelu przywilejem uznawania przez państwo ślubów składa-
nych z zachowaniem ich zasad. Do tej grupy dodać trzeba osoby, które obarczone są 
zakazami wynikającymi z prawa religijnego – posiadające status mamzer lub agunot36.

Należące do wymienionych grup osoby poszukiwały rozwiązań problemu i – 
jak wspomniano wyżej – jednym z nich okazało się zawieranie małżeństw poza 
Izraelem, a następnie ubieganie się o wpis zawartego związku do izraelskich rejestrów. 
Najdogodniejszym kierunkiem tego typu „turystyki matrymonialnej” stał się Cypr, 
gdzie warunki zawarcia małżeństwa nie były zbyt restrykcyjne37.

Law, and in Rabbinic Literature, „Kairos: Evangelical Journal of Theology” 2018/12(2), s. 144, https://doi.
org/10.32862/k.12.2.2 (dostęp: 22.07.2023 r.).
33   M. Kałczewiak, Izraelskie…, s. 104–105; K.C. Yefet, Israeli…, s. 1512.
34   A. Miller, The Policing…, s. 28 i n.
35   K.C. Yefet, Israeli…, s. 1508.
36   S. Fogiel-Bijaoui, The Spousal Covenant (Brit Hazugiut), or the Covenant with the Status Quo, „Israel Studies 
Review” 2013/28(2), s. 214, https://doi.org/10.3167/isr.2013.280213 (dostęp: 22.07.2023 r.).
37   M. Kałczewiak, Izraelskie…, s. 103; G. Amir, Constitutional…, s. 11.



Prawo małżeńskie Izraela 185

Innym rozwiązaniem była konwersja – choćby zmiana wyznania na umożliwiające 
zawarcie małżeństwa lub umożliwiające jego rozwiązanie, jeśli małżonkowie byli 
wyznania niedozwalającego na to (np. zmiana na chrześcijaństwo prawosławne). 
Rozwiązanie to może wymagać istotnego poświęcenia ze strony zainteresowanych, 
jest swego rodzaju obejściem prawa oraz może powodować istotne komplikacje 
w razie zaniku woli współpracy ze strony któregoś z zainteresowanych38.

Z perspektywy niektórych zainteresowanych wystarczające było zawarcie mał-
żeństwa nieuznawanego przez państwo, jednak ważnego z perspektywy odłamu 
religii, którą wyznawali. Izrael uznaje małżeństwa Żydów zawarte według formuły 
ortodoksyjnej, a przedstawiciele ortodoksyjnego judaizmu zwalczali „małżeństwa 
prywatne”, zawarte bez zgody i udziału rabina, czego przykładem może być wspo-
mniany Jerusalem Ban. Z punktu widzenia prawa, zarówno państwowego, jak i re-
ligijnego w ujęciu ortodoksyjnym, małżeństwa takie nie były ważne, a małżonków 
można uznać za konkubentów.

Izraelskie sądy państwowe w swoim orzecznictwie uznały instytucję kohabitacji, 
w niektórych sytuacjach przyznając silniejsze uprawnienia uczestnikom takiego 
związku – przypominającego z socjologicznego punktu widzenia małżeństwo – niż te 
przynależne małżonkom z mocy prawa. Karin Carmit Yefet wskazuje przykładowo, 
że jeśli chodzi o obowiązek wzajemnego utrzymywania, to w przypadku małżeństwa 
kobieta może zostać pozbawiona wsparcia w razie naruszenia obowiązków mał-
żeńskich, natomiast w przypadku kohabitacji brane są pod uwagę jedynie czynniki 
ekonomiczne. Osoby pozostające w związku małżeńskim mogą zostać uznane za 
kohabitujące ze swoimi kochankami39. 

Małżeństwa prywatne i wypracowana przez orzecznictwo instytucja kohabitacji 
łagodziły rygory religijnego monopolu w zakresie udzielania małżeństw w Izraelu. 
W 2010 r. izraelski ustawodawca przynajmniej częściowo uregulował sytuację osób 
pozbawionych możliwości lub chęci zawarcia małżeństwa według zasad religijnych. 
Przyjęto wówczas, po blisko dekadzie prac, Act on Spousal Covenant for Persons Having 
No Religious Affiliation (2010). W literaturze sporne jest, czy związek zawarty na 
podstawie ustawy ma charakter małżeństwa, czy jest instytucją sui generis40. Ustawa 
przyznawała sądom religijnym prawo do sprzeciwienia się rejestracji związku za-
wartego na podstawie ustawy, jeśli co najmniej jeden z partnerów jest członkiem 
wspólnoty religijnej albo istnieją co do tego wątpliwości41. Ogranicza to zastosowanie 
ustawy do osób, które faktycznie są bezwyznaniowe, natomiast uniemożliwia trakto-
wanie związku regulowanego ustawą jako alternatywy dla małżeństwa religijnego. 
Ustawa nie rozwiązała problemu braku świeckiego ślubu w izraelskim systemie 
prawnym. Zakres jej zastosowania jest wąski. Osoby z niej korzystające nie cieszą 
się prawami porównywalnymi z tymi należnymi małżonkom (ustawa przewiduje 

38   K.C. Yefet, Israeli…, s. 1515.
39   K.C. Yefet, Israeli…, s. 1513; S. Fogiel-Bijaoui, The Spousal…, s. 213–214.
40   Jako świeckie małżeństwo traktowany jest przez Sylvie Fogiel-Bijaoui (S. Fogiel-Bijaoui, The Spousal…). 
Gal Amir (G. Amir, Constitutional…, s. 12) traktuje tę instytucję jako swego rodzaju umowę.
41   S. Fogiel-Bijaoui, The Spousal…, s. 216.



Łukasz Mirocha186

okresy oczekiwania wymagane przy adopcji czy surogacji, które nie są zastrzeżone 
w przypadku małżeństwa), co więcej, istnieją wątpliwości co do relacji między spousal 
covenants a akceptowaną w orzecznictwie instytucją kohabitacji42. 

Niezależnie od nakreślonych powyżej problemów praktycznych przyjęta przez 
Izrael regulacja budzi wątpliwości pod względem jej zgodności z regulacjami prawa 
międzynarodowego. Płaszczyzną, na której może się ujawniać konflikt, jest przede 
wszystkim prawo do rodziny i zawarcia małżeństwa. Prawo to gwarantowane jest m.in. 
przez art. 16 ust. 1 Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka43, która mimo że formalnie 
stanowi instrument soft law, traktowana jest jako część międzynarodowego prawa zwy-
czajowego, z czego wynika jej wiążący charakter, czy art. 23 ust. 2 Międzynarodowego 
Paktu Praw Obywatelskich i Politycznych44. Co istotne, przepisy prawa międzynarodo-
wego gwarantują równe prawa małżonków „w odniesieniu do zawarcia małżeństwa, 
podczas jego trwania i przy jego rozwiązaniu” (art. 23 ust. 4 powyższego paktu).

Yuval Merin przekonuje, że Izrael narusza postanowienia prawa międzynarodo-
wego w ten sposób, że: 1) neguje prawo do małżeństwa osób bezwyznaniowych lub 
członków nieuznanych związków wyznaniowych; 2) ogranicza prawo do małżeństw 
mieszanych wyznaniowo; 3) ogranicza prawo do małżeństwa osób obarczonych prze-
szkodami prawa religijnego; 4) narusza równość praw kobiet i mężczyzn w kontekście 
małżeństwa. Rozwiązaniem mogłoby być wprowadzenie instytucji małżeństwa świec-
kiego45. Podkreślić trzeba, że przystępując do umów międzynarodowych gwarantu-
jących prawo do małżeństwa i równość w tym zakresie, Izrael składał zastrzeżenia.

Wydaje się, że obowiązująca w Izraelu regulacja małżeństwa może budzić wąt-
pliwości również z punktu widzenia zgodności z prawem do wolności myśli, su-
mienia i wyznania. W pierwszej kolejności zasygnalizować trzeba kwestię de facto 
obowiązkowej przynależności do wspólnoty religijnej, przynajmniej w sytuacji, gdy 
chce się zawrzeć ważny związek małżeński. Godzi to w negatywny aspekt wolności 
religijnej. W drugiej kolejności należy zwrócić uwagę na udział państwa w wyborze 
osób pełniących funkcję w instytucjach religijnych, co narusza zasadę autonomii 
związków wyznaniowych. 

5. Małżeństwo w Izraelu w ujęciu statystycznym

Pomimo trudności związanych z zawarciem małżeństwa w Izraelu instytucja ta cieszy 
się nadal dużą popularnością. Statystyki dotyczące zawieranych małżeństw są dla 
izraelskiej społeczności wyższe niż w innych krajach rozwiniętych. Stawia się tezę, 

42   S. Fogiel-Bijaoui, The Spousal…, s. 217; G. Amir, Constitutional…, s. 12.
43   Deklaracja przyjęta przez Zgromadzenie Ogólne Organizacji Narodów Zjednoczonych 10.12.1948 r. 
Wskazany przepis mówi o tym, że mężczyźni i kobiety bez względu na jakiekolwiek różnice rasy, narodo-
wości lub wyznania mają prawo po osiągnięciu pełnoletności do zawarcia małżeństwa i założenia rodziny. 
Mają oni równe prawa w odniesieniu do zawierania małżeństwa, podczas jego trwania i po jego ustaniu.
44   „Uznaje się prawo mężczyzn i kobiet w wieku małżeńskim do zawarcia małżeństwa i założenia rodzi-
ny”. Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych otwarty do podpisu w Nowym Jorku 
19.12.1966 r. (Dz.U. z 1977 r. Nr 38, poz. 167).
45   Y. Merin, The Right…, s. 61 i 68.



Prawo małżeńskie Izraela 187

że utrudniony dostęp do małżeństwa przekłada się na prestiż tej instytucji – działa 
efekt „zakazanego owocu”46.

W krajach północnej Europy odsetek kobiet przed 40. rokiem życia, które nigdy 
nie były zamężne, w 2016 r. wyniósł 28%, a w krajach anglojęzycznych i położonych 
w zachodniej części basenu Morza Śródziemnego wynosił 20%. Tymczasem w Izraelu 
odsetek ten wzrósł z 4% w 1980 r. do zaledwie 12% w 2016 r.47

W 2015 r. było w Izraelu 87 000 kohabitujących par, a w 2020 r. już 101 000, ale 
w przeliczeniu na liczbę mieszkańców dało to stabilny wynik ok. 5% wszystkich par. 
Nie zmienił się zatem znacząco udział procentowy par kohabitujących w strukturze 
związków. Wynik ten jest znacząco niższy w porównaniu z innymi krajami roz-
winiętymi. W 2013 r. w Stanach Zjednoczonych było 12% kohabitujących par, 13% 
w Niemczech, 14% w Irlandii, 21% w Holandii, 24% w Danii i 27% w Norwegii48.

W odniesieniu do rozwodów zauważyć trzeba, że ich współczynnik jest 
w Izraelu najwyższy w społeczności żydowskiej, chociaż między 2008 r. a 2019 r. 
spadł on z ok. 10 do 9,1 na 1000 par. W społeczności muzułmańskiej współczynnik  
wzrósł z 5,6 na 1000 par w latach 2005–2007 do 8,2 w 2019 r., zbliżając się do współ-
czynnika opisującego społeczność żydowską. Zwiększyła się również ilość rozwodów 
w społecznościach druzów oraz chrześcijan, ale nie osiągnęły one poziomu spo-
łeczności żydowskiej49. Statystyki rozwodów kobiet w Izraelu w 2000 r. ukazywały 
zależność między wiekiem żony a ryzykiem rozwodu – ryzyko to było najwyższe 
w grupie wiekowej 20–24 lata. W 2019 r. zmniejszyła się rozbieżność dotycząca 
liczby rozwodów w różnych grupach wiekowych. Zmniejszyła się liczba rozwodów 
w najmłodszej grupie, wzrosła w grupie najstarszej50.

6. Małżeństwo według prawa religijnego judaizmu

Zawarte w tej części pracy uwagi dotyczą zasadniczo judaizmu ortodoksyjnego. 
Inne odłamy judaizmu mogą przewidywać odmienne podejście do określonych 
problemów, np. zakazu zawierania związków małżeńskich przez mamzerów czy 
statusu agunot. Istotne jest podkreślenie, że państwo Izrael uznaje zasady zawierania 
i rozwiązywania małżeństw przewidziane właśnie przez judaizm ortodoksyjny. 
Poniższe uwagi mają z racji ograniczeń objętościowych tekstu charakter wprowa-
dzenia, a nie wyczerpującego omówienia problemu. Zasygnalizowany jest rozwój 
historyczny komentowanych instytucji oraz poglądów na nie. Przypomnieć trzeba, 
że odmienne postrzeganie określonych kwestii przez różne nurty współczesnego 
judaizmu nakłada się na problem różnic w poglądach Żydów o odmiennym po-
chodzeniu etnicznym.

46   A. Weinreb, Recent Trends in Marriage and Divorce in Israel, „State of the Nation Report: Society, Economy 
and Policy” 2022, s. 261; por. K. DaDon, Role…, s. 130.
47   A. Weinreb, Recent…, s. 239.
48   A. Weinreb, Recent…, s. 245–246.
49   A. Weinreb, Recent…, s. 255.
50   A. Weinreb, Recent…, s. 257.



Łukasz Mirocha188

6.1. Znaczenie i cele małżeństwa w judaizmie

Małżeństwo stanowi w judaizmie najważniejszą prywatną instytucję. Jest jedyną dro-
gą do wspólnego życia kobiety i mężczyzny51. Judaizm zaleca wszystkim wyznawcom 
zawarcie małżeństwa, człowiek samotny jest czymś nietypowym, niepożądanym. 
Nawet liderzy religijni mają obowiązek założenia rodziny, chociaż starotestamen-
towi prorocy często porzucali swe rodziny52. W judaistycznej optyce „małżeństwo 
było instytucją zamierzoną i ustanowioną przez Boga”53. Tradycja porównuje nawet 
przymierze zawarte między narodem izraelskim a Bogiem na górze Synaj do aktu 
małżeństwa. Według jednej interpretacji lud Izraela został poślubiony Torze – Prawu. 
Inna interpretacja stawia Boga w roli męża, natomiast Izrael w roli żony, a Tora służy 
jako kontrakt małżeński54.

Głównym celem małżeństwa jest spłodzenie potomstwa. Traktowane jest ono jako 
dar od Boga55. Ma to zapewnić nie tylko satysfakcję małżonkom, ale też przedłużenie 
trwania narodu. Z tej kolektywnej perspektywy uzasadniony jest imperatyw wstępo-
wania w związek i potępienie życia w samotności. Opisane nastawienie uzasadnia 
przyzwolenie na współczesne stosowanie metod medycznie wspomaganej prokre-
acji56. Z kolei więzi uczuciowe – miłość małżeńska – nie wydają się pełnić prymarnej 
roli, przynajmniej ze względu na traktowanie Starego Testamentu jako źródła wiedzy 
w odniesieniu do ideału żydowskiego małżeństwa. Nie może to dziwić, biorąc pod 
uwagę, że o jego zawarciu decydowali rodzice bardzo młodych nupturientów57.

Małżeństwo pełni swego rodzaju egalitaryzującą funkcję – „celem małżeństwa 
izraelskiego było zrównanie żony z mężem tak, by ta stała się dla niego pomocą, co 
także wypływało z pierwotnego zamiaru Boga (zob. Rdz 2,18–25). Dlatego jedność 
małżonków nie ograniczała się tylko do sfery seksualnej, lecz dotyczyła całości życia 
wspólnego w małżeństwie sprawiając, że małżonkowie stawali się «jednym ciałem» 
(zob. Rdz 2,24)”58. Obok funkcji prokreacyjnej chodzi więc w małżeństwie także 
o wzajemne wsparcie, pomoc.

6.2. Patriarchalny charakter małżeństwa

Pomimo tego egalitaryzującego znaczenia małżeństwo w judaizmie miało i ma cha-
rakter patriarchalny. Zauważyć trzeba, że już w samym sformułowaniu problemu 
w ten sposób, iż wymagane jest „zrównanie żony z mężem”, tkwi założenie o braku 
równości kobiety i mężczyzny. Jak pisze Bogdan Matysiak, „W przepisach prawnych 
starożytnego Izraela kobieta (hbr. ’iššah) zawsze jest przedstawiana jako osoba nie 

51   K. DaDon, Role…, s. 135.
52   K. DaDon, Role…, 135; B.W. Matysiak, Małżeństwo…, s. 133.
53   B.W. Matysiak, Małżeństwo…, s. 136.
54   B.L. Sherwin, Law and Love in Jewish Theology, „Anglican Theological Review” 1982/64(4), s. 467–468.
55   B.W. Matysiak, Małżeństwo…, s. 136, 139.
56   K. DaDon, Role…, s. 136.
57   B.W. Matysiak, Małżeństwo…, s. 136–137.
58   B.W. Matysiak, Małżeństwo…, s. 136.



Prawo małżeńskie Izraela 189

posiadająca pełnych praw”59. Z formalną nierównością łączy się jednak również 
zwolnienie kobiety ze społecznych obowiązków, co ma służyć jej ochronie. Kobieta 
nie może być świadkiem w sądzie nie dlatego, że nie jest wiarygodna, lecz dlatego, 
by ochronić ją przed uciążliwością bycia przesłuchiwaną. Brak obowiązku składania 
zeznań przez kobietę dotyczy spraw wymagających co najmniej 2 świadków, w spra-
wach wymagających 1 świadka zeznanie kobiety jest akceptowane60.

Podporządkowanie kobiety mężczyźnie ujawnia się na wielu płaszczyznach 
związanych z małżeństwem – pierwotna forma zawarcia małżeństwa przypomi-
nała kupno żony, rozwód mógł nastąpić jedynie z inicjatywy męża, mąż zarządzał 
finansami rodziny, w tym również majątkiem żony sprzed zawarcia małżeństwa61. 
Kwestie te zostaną omówione szerzej w dalszej części opracowania.

Istotne jest zastrzeżenie, że podejście judaizmu do relacji między mężem a żoną 
nie jest statyczne – zmieniało się na przestrzeni wieków, poza tym bywało odmienne 
wśród Żydów o różnym pochodzeniu etnicznym. Żydzi sefardyjscy modyfikowali 
reguły dotyczące kwestii bigamii czy rozwodu w drodze klauzul kontraktowych, 
chroniących pozycję żony, a na podejście Żydów zasiedlających środkową i wschodnią 
Europę wpływ wywarły wspomniane wcześniej postanowienia rabina Gershoma 
z XI w.62

Zaznaczyć trzeba, że ocena judaistycznego modelu małżeństwa jako patriarchal-
nego odbywa się z punktu widzenia współczesnej, zachodniej etyki. Kotel DaDon 
przekonuje, że nauczanie judaizmu o tym, iż kobieta i mężczyzna są różni, zarówno 
pod względem fizycznym, jak i psychicznym, i w związku z tym każde ma właściwe 
dla siebie prawa i obowiązki, nie może być traktowane jako wyraz nierówności. 
W judaizmie sfera rodzinna, stanowiąca domenę kobiety, jest ważniejsza od sfery 
publicznej, przypisanej mężczyźnie. Nie można zatem traktować różnic ról społecz-
nych jako godzących w czyjąś pozycję63.

6.3. Problem poligamii

Problem poligamii był już w tekście wzmiankowany wielokrotnie, w tym miejscu 
warto usystematyzować przedstawione wcześniej uwagi. W pierwszej kolejnoś‑ 
ci wskazać trzeba, że w kręgu kulturowym, w którym formował się naród Izraela, 
wielożeństwo było akceptowane, istnienie bigamii było uznawane za normę, co wy-
nikało z chęci posiadania jak największej liczby potomstwa. Wśród samych Żydów 
przeważała monogamia, ale związki poligamiczne były uznawane za dopuszczalne64. 
Stary Testament nie formułował zakazu poligamii. Zastrzec trzeba, że przyzwolenie 
na poligamię w judaizmie dotyczyło jedynie mężczyzn, zatem trafniejsze byłoby 

59   B.W. Matysiak, Małżeństwo…, s. 134.
60   K. DaDon, Role…, s. 132.
61   E. Westreich, A. Westreich, Jewish…, [w:] Routledge…, s. 8.
62   E. Westreich, A. Westreich, Jewish…, [w:] Routledge…, s. 3.
63   K. DaDon, Role…, s. 130–131.
64   B.W. Matysiak, Małżeństwo…, s. 135–136.



Łukasz Mirocha190

mówienie o poligynii. Przyczyną tego miała być wola zapewnienia pewności co do 
ojcostwa dziecka65.

Począwszy od XI w. żydzi żyjący w krajach chrześcijańskich dostosowywali się 
do panujących warunków kulturowych i powstrzymywali od wielożeństwa. Wśród 
Żydów aszkenazyjskich podstawą tego był zakaz rabina Gershoma, który poprawiał 
pozycję prawną kobiet, zakazując bigamii oraz wymuszonych ze strony mężczyzn 
rozwodów66. Żydzi sefardyjscy odwoływali się w tym zakresie do instrumentów 
kontraktowych – klauzule monogamii mogły przybrać formy: 1) zakazu poślubie-
nia innej kobiety, 2) wydania zgody na rozwód w razie poślubienia innej kobiety, 
3) zapłaty określonej w ketubbah (por. niżej) kwoty pieniędzy w razie poślubienia 
innej kobiety, 4) zapłaty dodatkowego odszkodowania ponad kwotę z ketubbah. 
Klauzule mogły tracić moc wiążącą, jeśli kobieta nie dostarczyła mężowi potomstwa 
w określonym czasie67. Klauzule umowne mogły być wzmacniane przysięgą. Sytuacja 
kobiet sefardyjskich pogorszyła się ponownie po wygnaniu Żydów z Hiszpanii 
(1492 r., Edykt z Alhambry), gdy przesiedlili się na tereny zajęte przez muzułma-
nów prezentujących permisywne stanowisko względem poligamii68. Mizrachij‑ 
czyków cechowało przyzwalające podejście do wielożeństwa.

Próbą ujednolicenia stanowiska w zakresie bigamii był Jerusalem Ban z 1950 r., 
który przewidywał zakaz zawierania i pozostawania w związkach poligamicznych, 
z wyjątkiem takich, które uzyskały zgodę najwyższego rabina Izraela. Przepisy 
państwowe Izraela korespondują z tym aktem (zob. § 179 Penal Law [5737-1977]).

6.4. Warunki wstąpienia w związek małżeński

Wstąpienie w związek małżeński według zasad judaizmu możliwe jest jedynie 
między wyznawcami judaizmu. Religia ta przewiduje zakaz małżeństw mieszanych 
wyznaniowo, chociaż historycznie były one akceptowane – takie związki zawarli m.in. 
Mojżesz, Samson, król Salomon, a także żydowskie władczynie – Estera, Batszeba. 
Zmianę wprowadził kapłan Ezdrasz po powrocie Żydów z niewoli babilońskiej. 
Miała ona na celu scalenie wspólnoty żydowskiej69.

Przyszli małżonkowie muszą osiągnąć ustalony wiek. Według zasad religijnych to 
12 lat dla kobiety i 13 lat dla mężczyzny, co obecnie – o czym była mowa wyżej – nie 
jest zgodne z przepisami państwa Izrael. Judaizm przewiduje również przeszkody 
małżeńskie w postaci pokrewieństwa70.

W kontekście przeszkód małżeńskich rozwinąć trzeba kwestię statusu mamzer 
(w liczbie mnogiej mamzerim). Mamzerem jest osoba narodzona ze związku poza-
małżeńskiego (obcowania z innym mężczyzną niż mąż kobiety) oraz kazirodczego 

65   K. DaDon, Role…, s. 133.
66   E. Westreich, A. Westreich, Jewish…, [w:] Routledge…, s. 12.
67   E. Westreich, A. Westreich, Jewish…, [w:] Routledge…, s. 10.
68   E. Westreich, A. Westreich, Jewish…, [w:] Routledge…, s. 11.
69   M. Kałczewiak, Izraelskie…, s. 102; B.W. Matysiak, Małżeństwo…, s. 148.
70   B.W. Matysiak, Małżeństwo…, s. 148.



Prawo małżeńskie Izraela 191

(a więc również gdy kobieta nie była zamężna). Status mamzera jest dziedziczony, 
a więc przejmują go kolejne pokolenia. Osoby posiadające ten status obciążone są 
zakazem wstąpienia w małżeństwo z innymi, „pełnoprawnymi” Żydami – mogą 
wstępować w związek z innymi mamzerami oraz konwertytami. Istotne jest, że 
za dziecko pozamałżeńskie uznaje się nawet osoby zrodzone z nowego małżeń‑ 
stwa kobiety, gdy poprzednie zawarte zgodnie z zasadami judaizmu zostało roz-
wiązane przez rozwód cywilny (zatem małżeństwo religijne jest nadal ważne), czy 
zrodzone przez aguny – żony, które nie otrzymały listu rozwodowego (get), np. 
z powodu zaginięcia męża71.

6.5. Forma zawarcia małżeństwa

Biblia nie dostarcza wielu informacji na temat narzeczeństwa, ale okres ten mógł 
poprzedzać zawarcie małżeństwa przez Żydów72. Wstępne zaręczyny, określane jako 
shiduchin, obejmowały uzgodnienia rodzin przyszłych małżonków dotyczące miejsca 
i daty ślubu, ekonomicznych obowiązków stron. Zaręczyny nie są obowiązkowym 
krokiem w kierunku zawarcia małżeństwa, ale poczynienie ustaleń z nimi związa‑ 
nych jest zalecane przez znawców Talmudu73.

Samo zawarcie związku małżeńskiego składa się z dwóch etapów – kiddushin 
i nissuin. Kiddushin przypomina nabycie żony przez męża, bowiem ten rytualny 
akt sprowadza się do podarowania kobiecie określonej wartości, np. w formie pier-
ścionka. Nabycie odbywa się za zgodą żony; zgoda obojga małżonków jest elemen-
tem koniecznym dla ważności małżeństwa74. Alternatywnymi formami tego etapu 
małżeństwa mogło być obdarowanie kobiety lub odbycie współżycia fizycznego 
z zamiarem zawarcia małżeństwa, jednak formy te były potępiane przez rabinów 
(gdyż stosunek mógł być odbyty bez faktycznego zamiaru zawarcia małżeństwa). 
Temu etapowi wchodzenia w związek powinno towarzyszyć wypowiedzenie przez 
mężczyznę formuły „jesteś zaręczona” – w obecności 2 świadków, co ma znaczenie 
konstytutywne. W przypadku odbycia kiddushin w formie współżycia świadko‑ 
wie mieli widzieć parę wchodzącą do alkowy.

Pierwotnie kiddushin pełniło funkcję właściwych zaręczyn i od tego etapu do 
nissuin mógł upłynąć rok, w trakcie którego panna młoda nadal mieszkała z rodzi-
cami i trwały przygotowania do ślubu. Obecnie etapy te są połączone, odbywają się 
w trakcie jednej ceremonii. Nissuin to drugi etap zawierania związku małżeńskiego. 

71   Por. S. Stachowiak, Odmowa rozwodu – sytuacja prawna agunot w Państwie Izrael, praca dyplomowa, 
Uniwersytet Warszawski, Wydział Orientalistyczny, Warszawa 2018, http://hebraistyka.uw.edu.pl/
prace_dyplomowe/Odmowa%20rozwodu.pdf (dostęp: 27.07.2023 r.).
72   B.W. Matysiak, Małżeństwo…, s. 136.
73   E. Westreich, A. Westreich, Jewish…, [w:] Routledge…, s. 3.
74   Wyjątkiem od tej zasady jest instytucja lewiratu, czyli obowiązku poślubienia przez wdowę brata jej 
zmarłego męża; Żydzi o różnym pochodzeniu etnicznym prezentują odmienne podejścia do tej instytucji; 
por. E. Westreich, Levirate Marriage in the State of Israel. Ethnic Encounter and the Challenge of a Jewish State, 
„Israel Law Review” 2004/37(2–3), s. 427–500, https://doi.org/10.1017/S0021223700012528 (dostęp: 
27.07.2023 r.).



Łukasz Mirocha192

Tradycyjnie odbywa się on pod baldachimem zwanym chuppah; baldachim rozcią-
gnięty jest na masztach i symbolizuje budowę nowego domu. Istotnym elementem 
zawierania związku małżeńskiego jest ketubbah – odpowiednik kontraktu małżeń-
skiego. Dokument ten jest podpisywany, również przez świadków, i odczytywany na 
głos przez pana młodego lub rabina między dwoma etapami małżeństwa. Ketubbah 
określa obowiązki pana młodego i uprawnienia żony. Zasadniczo dokument odnosi 
się do sfery ekonomicznej – obowiązku utrzymania żony czy sposobu dysponowania 
jej majątkiem, ale może zawierać też inne postanowienia, np. dotyczące pierwszeństwa 
żony w dziedziczeniu określonych przedmiotów czy (u Sefardyjczyków) klauzulę 
monogamii i zakaz wymuszonego rozwodu75.

Podkreślić trzeba, że sposób zawierania małżeństwa podlegał przez wieki ewo-
lucji i może przybierać nieco odmienne formy w różnych miejscach. Zawieranie 
małżeństwa nie było pierwotnie aktem religijnym, aczkolwiek małżeństwo jako 
związek stanowiło realizację boskich przykazań. Współcześnie ceremonii małżeń-
skiej towarzyszą akty o charakterze tradycyjnym, ale również czysto religijnym, 
np. Siedem błogosławieństw. Stosowanie do Jerusalem Ban współczesne żydowskie 
śluby w Izraelu odbywają się z udziałem rabina, chociaż pierwotnie jego udział 
z uwagi na świecki charakter akt nie był wymagany. Chęć zawarcia małżeństwa musi 
być zgłoszona z wyprzedzeniem rabinowi. Ceremonia musi odbyć się publicznie – 
w obecności co najmniej 10 mężczyzn. Naruszenie tych wymogów może rzutować 
na ważność małżeństwa pod względem religijnym, ale w Izraelu również w zakresie 
skutków cywilnych76.

6.6. Rozwiązanie małżeństwa

Bogdan Matysiak stwierdza, że w języku biblijnym nie występuje pojęcie „rozwodu”, 
jednak przerwanie małżeństwa było praktykowane w Izraelu i polegało na odesłaniu 
żony przez męża. W celu odesłania żony mąż musiał wręczyć jej list rozwodowy 
wskazujący przyczynę odesłania. Nie było możliwe ponowne przyjęcie żony. Jedynie 
mężczyzna dysponował inicjatywą w zakresie rozwodu, jednak znane są sytuacje, 
w których kobiety inicjowały rozwód z uwagi na brutalność lub chorobę męża, np. 
trąd77.

Judaizm nie uznaje małżeństwa za nierozerwalne i umożliwia rozwód. Zgodnie 
z Torą mąż może rozwieść się z żoną nawet bez jej zgody, ale musi posiadać wa‑ 
żny powód rozwodu. Pogląd na tę kwestię zmienił rabin Gershom, który dla sku-
teczności rozwodu oczekiwał również zgody kobiety. Ustanowił on zakaz rozwodów 
wymuszonych. Za uzasadnione powody rozwodu uznaje się bezpłodność (zastrzec 
trzeba jednak współczesną możliwość korzystania z prokreacji medycznie wspoma-
ganej), niewierność, chorobę lub inne niedoskonałości małżonka ujawnione po ślubie, 
np. niechęć do współżycia seksualnego. Rozwód podobnie jak zawarcie małżeństwa 

75   K. DaDon, Role…, s. 136–144; E. Westreich, A. Westreich, Jewish…, [w:] Routledge…, s. 3–7.
76   E. Westreich, A. Westreich, Jewish…, [w:] Routledge…, s. 6.
77   B.W. Matysiak, Małżeństwo…, s. 149–150.



Prawo małżeńskie Izraela 193

jest aktem prywatnym – odbywa się między stronami, rola instytucji zewnętrznych 
(sądu rabinackiego) nie ma konstytutywnego znaczenia78.

Dla osiągnięcia efektu w postaci rozwodu mężczyzna musi wręczyć kobiecie list 
rozwodowy – get. Uzyskanie rozwodu cywilnego – przed sądem państwowym – nie 
ma wpływu na istnienie małżeństwa religijnego, dlatego poślubiona zgodnie z za-
sadami judaizmu kobieta, która nie uzyskała od męża dokumentu rozwodowego, 
formalnie nadal jest jego żoną, a jej dzieci poczęte z innym niż mąż mężczyzną będą 
naznaczone statusem mamzer. Get składa się z dwóch części – zasadniczej, w której 
wymienione są dane stron, miejsce i czas wydania dokumentu, a także przyczyny 
rozwiązania małżeństwa, oraz formuły zawierającej oświadczenie męża o rozwodzie. 
Get ma postać 12 wersów tekstu. List rozwodowy podpisywany jest przez 2 świadków. 
Można wydać warunkowy get, np. w sytuacji gdy istnieje ryzyko, że jego późniejsze 
wręczenie nie będzie możliwe (mąż udaje się na wojnę). Pozwala to uniknąć tego, 
że żona zostanie aguną (co pozbawiałoby ją możliwości powtórnego zamążpójścia) 
lub że trzeba będzie odwołać się do instytucji lewiratu79.

Współcześnie w postępowaniu rozwodowym bierze udział sąd rabinacki, co wiąże 
się z możliwością zainicjowania rozwodu przez żonę i koniecznością uzyskania jej 
zgody w celu przeprowadzenia rozwodu. Rolą sądu może być skłonienie kobiety do 
wyrażenia zgody na rozwód lub skłonienie męża do wydania getu80. Małżonkowie 
podejmują również próby uzyskania getu przy pomocy sądów państwowych, przypi-
sując drugiej stronie popełnienie deliktu w postaci np. niewydania listu rozwodowego, 
jednak wydanie żonie getu na skutek orzeczenia sądu państwowego może być uznane 
za nieważne, gdyż było wymuszone. Możliwe są również postępowania o wydanie 
getu wszczynane w reżimie kontraktowym, jeżeli ketubbah przewidywał obowiązek 
wydania listu rozwodowego w określonych sytuacjach81. Wydanie listu rozwodowego 
na skutek takiego orzeczenia również może budzić wątpliwości z punktu widzenia 
skutków na gruncie prawa religijnego.

7. Konkluzje

W nauce prawa zauważono, że rezygnacja przez państwo z udziału w zawieraniu 
i rozwiązywaniu małżeństw oraz powierzenie tych funkcji związkom wyznaniowym 
to jeden z modeli prywatyzacji instytucji małżeństwa82. Prywatyzacja małżeństwa 
postrzegana jest jako odpowiedź na problemy związane z zetatyzowaną formą tej 
instytucji, m.in. jej dyskryminacyjny charakter, brak elastyczności regulacji, przez co 

78   E. Westreich, A. Westreich, Jewish…, [w:] Routledge…, s. 19.
79   K. DaDon, Role…, s. 145–148.
80   A. Miller, The Policing…, s. 26; E. Westreich, A. Westreich, Jewish…, [w:] Routledge…, s. 19.
81   Np. wyroki w sprawach amerykańskich: In Re Marriage of Goldman z 30.03.1990 r., Sąd Apelacyjny Stanu 
Illinois, 196 Ill. App. 3d 785 (Ill. App. Ct. 1990) 554 N.E.2d 1016; Avitzur przeciwko Avitzur z 8.04.1982 r., 
Sąd Najwyższy Stanu Nowy Jork, 86 A.D.2d 133 (N.Y. App. Div. 1982) 449 N.Y.S.2d 83; Minkin przeciwko 
Minkin z 22.07.1981 r., Sąd Najwyższy Stanu New Jersey, 180 N.J. Super. 260 (Ch. Div. 1981) 434 A.2d 665.
82   Ł. Mirocha, Prywatyzacja małżeństwa. Wybrane stanowiska libertariańskie, Toruń 2023, s. 142.



Łukasz Mirocha194

małżeństwo może nie odpowiadać potrzebom wszystkich relacji83. Z perspektywy 
niektórych związków wyznaniowych rozwiązanie takie może wydawać się atrakcyjne 
wobec zachodzących współcześnie zmian w kształcie regulacji dotyczących cywilnego 
małżeństwa, które niekoniecznie muszą być zgodne z poglądami prezentowanymi 
przez te wyznania (np. objęcie instytucją małżeństwa par jednopłciowych)84.

Prawo Izraela jest przykładem law in action, który przynajmniej prima facie po-
zwala oceniać zasadność postulatów dotyczących prywatyzacji małżeństwa poprzez 
uczynienie go domeną związków religijnych. Wydaje się, że model regulacji przyjęty 
przez Izrael jest niezwykle problematyczny i powoduje więcej problemów, niż roz-
wiązuje. Komentowana w pracy regulacja ukazuje głębokie związki religii i państwa, 
co w spluralizowanym społeczeństwie odbywa się ze szkodą dla znacznej części 
społeczeństwa, która pozbawiona jest możliwości zawarcia małżeństwa na świeckich 
zasadach lub na zasadach religijnych, ale w ujęciu odpowiadającym przekonaniom 
jej członków. Przyjęty model zdaje się służyć bardziej interesom państwa pragnące-
go budować naród oparty na cechach etniczno-kulturowych niż obywatelom tego 
państwa. Uczynienie przynależności wyznaniowej kryterium dopuszczalności zawar‑ 
cia skutecznego małżeństwa na terytorium państwa stawia pod znakiem zapytania 
zagwarantowanie obywatelom wolności przekonań, a powiązanie regulacji religij-
nej i państwowej ogranicza swobodę zmian w komentowanym zakresie, zarówno  
po stronie związków wyznaniowych, jak i po stronie państwa (chociaż orzecznic‑ 
two sądów cywilnych Izraela niejednokrotnie prezentuje progresywne stanowisko).

Konkludując, zaznaczyć trzeba, że izraelski model prawa małżeńskiego trudno 
uznać za przykład prywatyzacji instytucji małżeństwa, bowiem związki religii 
i państwa są zbyt głębokie. Przypomnieć trzeba, że prowadzi to do „wtórnej” 
prywatyzacji – zdarza się, że Żydzi zawierają małżeństwa religijne, ale poza po-
wiązanym z państwem rabinatem, z czym ten walczy (np. Jerusalem Ban). Te mał-
żeństwa można uznać za faktycznie prywatne; formalnie nie wywołują one jednak 
skutków prawnych.

Bibliografia

1.	 Amir G., Constitutional Regulation of Civil Marriage in Israel, Конституційно-Правові 
Академічні Студії [Konstitucìjno-Pravovì Akademìčnì Studìï] 2022, nr 1, https://
doi.org/10.24144/2663-5399.2022.1.01.

2.	 DaDon K., Role of the Wife in the Jewish Marriage in Old Testament Scripture, in Jewish 
Law, and in Rabbinic Literature, Kairos: Evangelical Journal of Theology 2018,  
t. 12, nr 2, https://doi.org/10.32862/k.12.2.2.

3.	 Fogiel-Bijaoui S., The Spousal Covenant (Brit Hazugiut), or the Covenant with the 
Status Quo, Israel Studies Review 2013, t. 28, nr 2, https://doi.org/10.3167/
isr.2013.280213.

83   Ł. Mirocha, Prywatyzacja…, s. 135 i n.
84   K.C. Yefet, Israeli…, s. 1506 i n.



Prawo małżeńskie Izraela 195

4.	 Israel: First Female Judge Selected for Muslim Religious Court, https://www.loc.gov/
item/global-legal-monitor/2017-04-27/israel-first-female-judge-selected-for-mu-
slim-religious-court/.

5.	 Kałczewiak M., Izraelskie prawo małżeńskie. Wybrane zagadnienia, Przegląd Prawa 
Wyznaniowego 2012, t. 4.

6.	 Laufer J., Marital Law in Transition: The Problem in Israel, Buffalo Law Review 1960, 
t. 9, nr 2.

7.	 Levush R., Israel: Minimum Marriage Age Raised to 18, https://www.loc.gov/item/
global-legal-monitor/2013-11-12/israel-minimum-marriage-age-raised-to-18/.

8.	 Matysiak B.W., Małżeństwo i rodzina w kulturze starożytnego Izraela, Studia Elbląskie 
2012, t. 13.

9.	 Merin Y., The Right to Family Life and Civil Marriage under International Law and its 
Implementation in the State of Israel, Boston College International & Comparative 
Law Review 2005, t. 28.

10.	 Miller A., The Policing of Religious Marriage Prohibitions in Israel: Religion, State, 
and Information Technology, John Marshall Journal of Information Technology  
& Privacy Law 2014, t. 31, nr 1.

11.	 Mirocha Ł., Prywatyzacja małżeństwa. Wybrane stanowiska libertariańskie, Toruń 2023.
12.	 Sherwin B.L., Law and Love in Jewish Theology, Anglican Theological Review 1982, 

t. 64, nr 4.
13.	 Sójka-Zielińska K., Historia prawa, Warszawa 1995.
14.	 Stachowiak S., Odmowa rozwodu – sytuacja prawna agunot w Państwie Izrael, praca 

dyplomowa, Uniwersytet Warszawski, Wydział Orientalistyczny, Warszawa 
2018, http://hebraistyka.uw.edu.pl/prace_dyplomowe/Odmowa%20rozwodu.
pdf.

15.	 Weinreb A., Recent Trends in Marriage and Divorce in Israel, State of the Nation 
Report: Society, Economy and Policy 2022.

16.	 Westreich E., Levirate Marriage in the State of Israel. Ethnic Encounter and the Challenge 
of a Jewish State, Israel Law Review 2004, t. 37, nr 2–3, https://doi.org/10.1017/
S0021223700012528.

17.	 Westreich E., Westreich A., Jewish law: Marriage, [w:] Routledge Handbook of Religious 
Laws, red. S. Ferrari, R. Bottoni, Abingdon 2019, https://papers.ssrn.com/sol3/
papers.cfm?abstract_id=3769234.

18.	 Yefet K.C., Israeli Family Law as a Civil-Religious Hybrid: a Cautionary Tale of Fatal 
Attraction, University of Illinois Law Review 2016, nr 4.


